Le tre "corone" che compongono il Santo Rosario possono essere recitate anche separatamente nel corso della giornata.

È invalso l'uso minimale di recitare una sola "corona" al giorno, meditando solo cinque Misteri. In questo caso essi vengono distribuiti per ogni giorno della settimana a partire dal lunedì: Misteri Gaudiosi (lunedì e giovedì), Misteri Dolorosi (martedì e venerdì), Misteri Gloriosi (mercoledì e sabato); la Domenica, giorno del Signore, si meditano ancora i Misteri Gloriosi.

Si può recitare la "corona" meditando specialmente i Misteri Gaudiosi nelle Domeniche d'Avvento e nelle Ottave di Natale e dell'Epifania, nonché nelle feste dell'Annunciazione, della Visitazione e della Purificazione della B. V. Maria; i Misteri Dolorosi in tutte le Domeniche di Quaresima e nei giorni della Settimana di Passione e della Settimana Santa; e i Misteri Gloriosi nelle Ottave di Pasqua, dell'Ascensione e di Pentecoste, nonché nella festa dell'Assunzione.

La recita del Santo Rosario può farsi individualmente o in comune, ricordando che trattandosi del Salterio della Beata Vergine Maria il modo migliore per recitarlo è salmodiarlo, e il modo migliore per salmodiare è quello dei due cori che si alternano, richiamandosi così alla promessa di Nostro Signore: Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro (Mt 19, 20).

Al tempo stesso è cosa degna e meritoria recitare il Santo Rosario in ginocchio, con la corona benedetta in mano, perché con esso ci si rivolge supplici alla Misericordia di Dio in nome di Nostro Signore Gesù Cristo (Gv 15, 16) per intercessione della Beata Vergine Maria Madre di Dio.

Alla fine del Santo Rosario, prima della recita delle Litanie, possono recitarsi uno o più Pater, Ave e Gloria, con delle specifiche intenzioni. La recita di un Pater, Ave e Gloria "secondo le intenzioni del Sommo Pontefice" permette di acquistare le indulgenze previste.

Tra le indulgenze concesse nel corso dei secoli dai diversi Papi, ricordiamo:

- indulgenza di cento giorni per ogni Pater e per ogni Ave;
- indulgenza di dieci anni e di altrettante quarantene per ogni recita giornaliera;
- indulgenza plenaria per ogni recita al cospetto del Santissimo Sacramento;
- indulgenze parziali e plenarie per la recita nei diversi giorni dell'anno, specialmente nelle feste del Signore e in quelle della Beata Vergine Maria, massimamente se la recita si compie in una cappella dedicata alla Santissima Vergine.

Per l'acquisto delle indulgenze plenarie è necessario confessarsi, comunicarsi e pregare "secondo le intenzioni del Sommo Pontefice".

## Giovanni Servodio

# Santo Rosario

# Alcune meditazioni



A cura di Inter Multíplíces Una Vox Torino



Inter Multiplices Una Vox Associazione per la salvaguardia della Tradizione latino-gregoriana c/o Calogero Cammarata, via Tetti Grandi, 9, 10022 Carmagnola (TO) tel: 011-197.20.362 Indirizzo internet: www.unavox.it - Indirizzo posta elettronica: unavox@cometacom.it

> Torino 2017 - Pro manuscripto 2

- «Si continui sempre a recitare il Santo Rosario tutti i giorni....
- «Quando recitate il Santo Rosario dopo ogni singola meditazione dite così:
- "Gesù mio, perdonate le nostre colpe, preservateci dal fuoco dell'Inferno, portate in Cielo tutte le anime, specialmente le più bisognose della vostra misericordia"...

«Guarda, figlia mia, il mio cuore circondato di spine che gli uomini ingrati mi infliggono ad ogni istante con le loro bestemmie e la loro ingratitudine. Tu almeno cerca di consolarmi e dì che: tutti coloro che durante cinque mesi, il primo sabato del mese, si confesseranno, riceveranno la santa Comunione, reciteranno una corona del Santo Rosario e mi terranno compagnia durante quindici minuti, meditando sui quindici Misteri del Rosario, in spirito di riparazione, prometto di assisterli nell'ora della morte con tutte le grazie necessarie per la salvezza della loro anima.»

Con questa promessa la Beata Vergine Maria ha anche inteso ricordare di soffermarsi in silenzio a meditare su ogni Mistero (tenendole così compagnia) per almeno un minuto, rammentando che la recita del Santo Rosario va fatta senza alcuna fretta.

La recita quotidiana del Santo Rosario comporta la meditazione dell'Incarnazione, della Passione e Morte, della Resurrezione e dell'Ascensione di nostro Signore Gesù Cristo; nonché della discesa dello Spirito Santo, dell'Assunzione in Cielo e dell'Incoronazione di Maria Santissima.

Il Santo Rosario si compone, per ogni Mistero, della recita di un Pater, dieci Ave e un Gloria; ogni decina è seguita dalle Giaculatorie. Alla fine si recitano le Litanie Lauretane della Beata Vergine Maria, accompagnate dai Versetti, dagli Oremus e dalle Antifone finali della Beata Vergine.

L'uso della lingua volgare non toglie nulla al valore della recita, ma l'uso della lingua latina stabilisce la continuità e l'unione spirituale con tutte le generazioni che lo hanno recitato nel corso dei secoli: così da rendere tangibile il criterio ortodosso di rivolgersi a Dio "ad una voce".

Il Santo Rosario si recita con la meditazione di quindici Misteri, distribuiti in tre "corone" di cinque Misteri ciascuna. La recita di ogni "corona" si accompagna con lo scorrimento dei "grani" della corona benedetta, che serve a computare le preci (54 grani) e i Misteri (5 grani).

Si dà inizio alla recita del Santo Rosario con le invocazioni a Dio, perché ci dia il suo aiuto. In corrispondenza della Santa Croce della corona benedetta si recita il *Credo*, perché la Fede è la base indispensabile per ogni preghiera che rivolgiamo a Dio.

Si scorrono poi i cinque grani dopo la Santa Croce recitando un *Pater*, in onore di Dio Onnipotente, tre Ave, in onore della Santissima Trinità che si è manifestata alla Beata Vergine Maria nell'Annunciazione, e un altro Pater per dare inizio alla prima corona del Santo Rosario.

Con una mano si scorrono i 54 grani della corona benedetta per recitare le prime cinque diecine che si concludono tutte con un Gloria. Con l'altra mano si computano i cinque Misteri usando i 5 grani iniziali.

#### Presentazione del Santo Rosario (anno 2000)

Il Santo Rosario è la pratica eminente della devozione popolare, che è poi l'espressione più semplice di elementi dai significati complessi e molteplici. I centocinquanta Ave, che sono omologhi ai centocinquanta Salmi, tali che il Santo Rosario è detto anche Salterio Angelico o Salterio della Beata Vergine Maria, esprimono la ripetizione continua del nome di Maria e del nome di Gesù, a conferma di una pratica antichissima nella Chiesa che con forme diverse realizza l'invocazione continua del Nome divino.

In occasione della vittoria di Lepanto contro i Turchi (7 ottobre 1571), San Pio V intese rendere grazie alla Santa Vergine istituendo la festa della Beata Vergine Maria della Vittoria, e patrocinando la recita del Santo Rosario, da tempo importante pratica di venerazione e di culto popolare. Con Gregorio XIII, nel 1573, la festa prese il nome della Beata Vergine Maria del Santo Rosario e venne celebrata alla prima Domenica di ottobre, poiché la vittoria era stata conseguita di Domenica, mentre l'intera Cristianità era intenta a recitare con fervore il Santo Rosario per la buona riuscita della battaglia.

Nel 1913, San Pio X la ricondusse alla data storica del 7 ottobre.

Codificata e predicata da San Domenico fin dal 1214, su suggerimento di Maria Santissima, la recita del Santo Rosario si trova ripetutamente richiamata nelle diverse e più recenti apparizioni della Santa Vergine.

Tra le tante, ricordiamo le promesse fatte da Maria Santissima a San Domenico e al beato Alano della Rupe:

«Il Rosario sarà un'arma potentissima contro l'Inferno, distruggerà i vizi, dissiperà il peccato, abbatterà le eresie e salverà le anime purganti.

«Esso farà rifiorire le virtù e le opere sante, otterrà ai fedeli copiose misericordie da Dio e tirerà i cuori degli uomini dall'amor vano del mondo all'amor di Dio, e li solleverà al desiderio delle cose eterne.

«Chiunque reciterà devotamente il Santo Rosario con la considerazione dei Misteri non verrà abbandonato dal Signore: non perirà di morte improvvisa, quando si trova in disgrazia di Dio; ma si convertirà se peccatore, e si conserverà in grazia se giusto, e sarà fatto degno della vita eterna.

«Voglio che coloro i quali reciteranno il mio Rosario abbiano in vita il lume e la pienezza delle grazie, e in morte siano ammessi a partecipare ai meriti dei beati nel Paradiso.

«I veri figliuoli del mio Rosario godranno una gran gloria in Cielo, e tutti coloro che lo propagano saranno da me soccorsi in ogni loro necessità.

«Chi recita il mio rosario ha un gran segnale di predestinazione e tutto quello che chiederà per esso lo otterrà».

Nonché le raccomandazioni che la Santa Vergine ha ripetuto ultimamente a Fàtima:

«Sono la Madonna del Rosario.

«Voglio che si costruisca qui una cappella in mio onore.

A suo tempo scrivemmo una breve presentazione del Santo Rosario composta prevalentemente da alcuni elementi storici e alcuni riferimenti tratti dalle apparizioni della Vergine Maria. Essa fa ancora parte del libretto con il testo del Santo Rosario che abbiamo distribuito in questi anni.

Per aggiungere al presente scritto un elemento di completezza, riportiamo in calce quella presentazione.

Qui ci soffermiamo invece su una serie di elementi presenti nel Santo Rosario, che ci hanno indotto, a varie riprese, ad alcune meditazioni, che sappiamo non essere esaustive, ma che possono essere utili per cogliere in parte la complessa ricchezza di questa antica e conosciutissima preghiera, più volte raccomandata dalla Madonna.

E' bene precisare che la meditazione del Santo Rosario non può essere costretta in una qualche schematizzazione, poiché agli oggettivi elementi intrinseci che lo compongono, inevitabilmente si aggiungono sempre gli elementi soggettivi ed estrinseci che i primi suscitano nel fedele che lo recita.

Incominciamo col ricordare che la recita giornaliera del Santo Rosario è stata sempre raccomandata dalla Chiesa per tenere viva nei fedeli la devozione alla Santissima Vergine Maria, Madre di Dio. Il Santo Rosario rappresenta anche una sorta di compendio degli articoli di Fede, incentrato sulla missione salvifica di Nostro Signore che si è incarnato per offrirci gli strumenti per conseguire la salvezza. Esso si rivela essere il migliore e più semplice esercizio per tenere accesa la fiaccola della dedizione a Dio.

La recita del Santo Rosario è, comunque, un mezzo per implorare l'intercessione benevola della Santissima Vergine Maria; la sua recita in famiglia, realizza poi l'unione del nucleo familiare intorno al focolare della Fede: catechesi per i giovani, memento per i meno giovani, preparazione spirituale per i vecchi, intercessione per le anime dei defunti.

Via via che si recita il Santo Rosario, si finisce col cogliere, un po' la volta, la corrispondenza che c'è tra tutti i suoi elementi, e si finisce col prendere atto della sua complessità e ricchezza, nonostante esso presenti, a prima vita, un'estrema semplicità.

Per quanto ci riguarda, abbiamo ritenuto di cogliere in esso una duplice struttura: simbolica e teologica.

Nel riportare di seguito gli elementi che ci è parso così di poter cogliere, precisiamo che, non solo si tratta di riflessioni personali, al pari delle considerazioni che ne sono scaturite, ma che esse non limitano eventuali letture diverse che altri come noi potrebbero soggettivamente realizzare. Noi qui ci siamo attenuti a considerazioni semplici, interessati principalmente a far notare certe corrispondenze che abbiamo colte e che, indipendentemente dal valore intrinseco degli elementi come li abbiamo considerati, sono importanti per se stesse e particolarmente indicative della struttura armonica che regge tutta questa preghiera.

E' necessario che io me ne vada, dice Gesù ai Suoi Apostoli, e nell'andarsene, dalla Croce, col Sangue che sgorga dal Suo costato, alla presenza di Maria, "ecco la tua Madre", e di Giovanni, "ecco il tuo figlio" (cfr. Gv. 19, 25-27), dà vita alla Chiesa: la continuazione di Se stesso, la Sua perenne presenza nel mondo fino alla consumazione dei secoli.

Si compie così l'apoteosi della Redenzione che prelude alla gloria celeste: l'innalzamento di Gesù, la creazione della Chiesa, la comunione dei Santi della Chiesa militante, iniziata in terra, e della Chiesa trionfante che si manifesta già in Cielo, come annuncerà subito dopo il quinto Mistero glorioso. Col quinto Mistero glorioso si conclude il Rosario e non sembri strano che questo Mistero accomuni l'incoronazione di Maria Santissima Regina del Cielo e della terra alla gloria degli Angeli e dei Santi.

Dopo l'apoteosi in terra di Gesù, che con la sua morte glorifica Se stesso vincitore della morte, e dopo l'assunzione in Cielo, anima e corpo, di Maria Santissima, la di lei glorificazione in Cielo è la configurazione della benedizione di Dio sull'opera redentrice che, incominciata con Maria Immacolata, si chiude col riconoscimento a Maria della gloria celeste. Così Maria si appalesa come corredentrice e come mediatrice di tutte le grazie: immagine della Chiesa, che è il compimento dell'opera redentrice di Gesù; immagine della Chiesa tutta: la Chiesa militante in terra e la Chiesa trionfante in Cielo. Quindi è logico che il suo trionfo celeste si accomuni alla gloria degli Angeli e dei Santi; realizzando quanto riferito da San Giovanni nell'Apocalisse (5. 13): «Tutte le creature del cielo e della terra, sotto la terra e nel mare e tutte le cose ivi contenute, udii che dicevano: "A Colui che siede sul trono e all'Agnello, lode, onore, gloria e potenza, nei secoli dei secoli"».

A conclusione di questa succinta meditazione sul Rosario e tenuto conto di quanto esposto fin qui, ci sembra opportuno far notare che qualunque modifica di esso, volta ad "ampliarlo" o ad "arricchirlo", ottiene solo lo scopo di sconvolgere l'armonia complessiva di questa preghiera che i cattolici hanno usato per secoli. Solo chi non ha la minima idea della struttura armonica del Rosario può pensare di "migliorarlo", magari per renderlo più accattivante agli occhi del fedele moderno. Fu questo il caso di Giovanni Paolo II che, con l'aggiunta di cinque nuovi misteri, realizzò di fatto la distruzione del Rosario e l'invenzione di qualcos'altro che non è più il Salterio della Madonna, a grande detrimento dell'edificazione dei fedeli.

dezza del rifiuto dei suoi che lo conducono al patibolo credendo di condurlo a morte, mentre invece essi stessi sono gli strumenti che conducono il Messia alla gloria terrena del trionfo sulla morte, con l'aggiunta che conducono il Figlio di Dio a compiere la Sua missione redentrice sullo stesso luogo e sullo stesso legno che vide Adamo cadere e che vedrà il nuovo Adamo innalzato verso il Cielo per il riscatto dal peccato originale degli uomini di buona volontà.

A questi due Misteri che illustrano il percorso salvifico del Messia si accosta il <u>quarto Mistero glorioso</u>, l'assunzione in Cielo, anima e corpo, di Maria Santissima. In questo modo all'innalzamento di Gesù corrisponde l'innalzamento della Vergine Maria, a conferma della sua concezione immacolata e della sua natura inviolata di nuova Eva.

Come l'innalzamento di Gesù è il riscatto dell'antico peccato di Adamo, così l'innalzamento di Maria è il riscatto dell'antico peccato di Eva. La nuova Eva, Maria Santissima, è quindi la nuova madre dei viventi, la madre di tutti i veri credenti, che potranno accedere al Cielo per sua intercessione.

Il quinto Mistero gaudioso ricorda il ritrovamento di Gesù nel Tempio, mentre discetta con i dottori. Si intende subito che si tratta del primo atto pubblico della manifestazione di Gesù come Maestro, il quale si attua per la prima volta proprio in quello stesso Tempio che avrebbe dovuto accoglierlo come Messia inviato dal Padre. E' chiara la corrispondenza con gli altri Misteri che lo precedono: il secondo, prima teofania nascosta, e il quarto, prima teofania riconosciuta; entrambi retti dal Mistero centrale che è la nascita di Gesù e il suo riconoscimento come Messia da parte dell'intero creato: gli animali – della stalla e dei pastori – e gli uomini – i tre Re magi. Si dovrà aspettare ancora del tempo perché Gesù dia inizio alla sua predicazione pubblica, ma già da allora, all'interno del Tempio, egli si appalesa ai dottori della Legge, che avrebbero dovuto riconoscere in Lui l'avverarsi delle profezie ed invece non lo riconoscono e lasciando che ritorni con i genitori si accingono a rifiutarlo quand'Egli si presenterà a loro con parole chiare e con atti miracolosi. Un'occasione mancata per Israele, che pagherà caro questo rifiuto fino alla prossimità della fine del mondo.

Questo quinto Mistero gaudioso si accompagna al <u>quinto Mistero doloroso</u>, la morte in Croce di Nostro Signore Gesù Cristo. Come con una parabola cortissima, Gesù compie la Sua missione e lascia la terra per far posto a quello che verrà dopo di Lui e che, venuto da Lui, durerà fino alla Parusia.

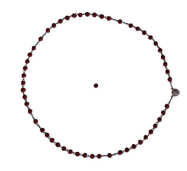
La singola corona del Rosario è composta principalmente da cinquanta grani che computano le 50 *Ave Maria* che si devono recitare; ad essi si aggiungono i 5 grani che computano i cinque *Pater* che si recitano prima delle *Ave Maria*. Se si inscrivono in un cerchio questi elementi, si ottiene un simbolo duplice: grafico e numerico. Il simbolo grafico è semplice da realizzare, basta disporre la corona su un tavolo.



Disposta la corona in forma circolare, si nota che essa si compone di 54 grani sulla circonferenza: cinque serie di 10 intercalati da 4.

Se si considerano i quattro grani intermedi come disposti idealmente a forma di croce si ottiene il simbolo della croce intersecante il cerchio.

E' interessante notare che il primo *Pater* con cui si dà inizio alla recita di tutta la corona, non è posto sulla detta circonferenza, ma fuori di essa, così che in maniera interessante, i 54 grani sulla circonferenza richiamano immediatamente il valore 9 = 4+5.



Non solo, ma se il grano del primo *Pater*, che dà inizio a tutta la corona, lo si pone idealmente al centro, si ottiene il cerchio completo con la sua origine che è il centro.

In tal modo, i cinque *Pater* si presentano come reggenti tutta la corona: il primo al centro, come origine del cerchio, gli altri quattro sulla circonferenza; da notare, però, che i grani dei 4 *Pater* possono essere considerati in croce solo idealmente e non graficamente, perché di fatto non formano graficamente una croce dato che la distribuzione dei grani sulla circonferenza è suddivisa per 5 e non per 4.



Se si considerano invece le 5 serie di Ave, si vede che esse dividono il cerchio in 5 parti, ognuna occupante quindi un angolo di 72 gradi; tale che anche in questo caso si ritrova il valore 9; e questo numero corrisponde in definitiva all'intero cerchio col suo angolo giro di 360 gradi, numero anch'esso riconducibile a 9 = 3+6.

Come si vede, nonostante la suddivisione apparentemente non univoca, la distribuzione delle preghiere sulla corona del Rosario si mantiene armonica per queste corrispondenze.

Pensiamo sia opportuno precisare che questa corrispondenza grafico-numerica, mentre è suscettibile di essere sviluppata ed arricchita da altre considerazioni similari, non è il risultato di una sovrapposizione a posteriori, ma scaturisce dalla ricchezza intrinseca della struttura materiale della corona del Rosario. Che si adotti la modalità da noi qui utilizzata o se ne adottino altre, ciò che conta è la corrispondenza tra i diversi elementi. Peraltro, il richiamo al cerchio non è casuale, ma è legato al significato simbolico del cerchio che rappresenta una unità compiuta, ad un tempo elementare e uni-

Questo Mistero si accompagna al <u>secondo Mistero doloroso</u>, la flagellazione di Gesù, che rappresenta l'aspetto consequenziale della Sua Epifania: il suo essere rifiutato dai suoi, come ricorderà lo stesso San Giovanni nel Prologo del suo Vangelo. La flagellazione di Gesù è nel contempo l'immagine della funzione strumentale dei suoi nemici, i quali, flagellando le sue carni non sanno di colpire a sangue solo Gesù uomo, facendo risaltare maggiormente Gesù Dio. Funzione strumentale in vista della gloria che era già indicata nel terzo Mistero doloroso.

Infine, a questi due misteri si accompagna il <u>secondo Mistero glorioso</u>, l'Ascensione al Cielo di Gesù risorto; che è il coronamento degli altri due precedenti Misteri: così che la prima nascosta Epifania e la prima nascosta esaltazione si concludono con la manifesta apoteosi celeste del Figlio di Dio che, compiuta la Sua missione, torna a sedersi al Suo posto alla destra del Padre.

Il quarto Mistero gaudioso, che ricorda la presentazione al Tempio di Gesù e la purificazione della Vergine Maria, è la prosecuzione del secondo Mistero: questa volta è il sacerdote Simeone che riconosce nel Bambino l'atteso Messia e ne profetizza il destino rispetto al popolo di Israele e al mondo. E' una nuova Epifania del Salvatore che questa volta si realizza all'interno stesso del Tempio di Gerusalemme dove Gesù è riconosciuto chiaramente come il Messia atteso, e ciò nonostante il popolo d'Israele non lo riconoscerà, anticipando così la fine del culto della vecchia Alleanza e l'inizio del culto della nuova Alleanza.

Nel contempo, mentre nel secondo Mistero la Vergine Maria si presenta nella pienezza della sua maternità, nel quarto Mistero questa maternità terrena è sancita dalla sua purificazione rituale. La Santissima Vergine non necessitava della purificazione in quanto creatura voluta da Dio senza macchia e immacolata, ma mentre questo atteneva al suo ruolo soprannaturale di Madre di Dio, quanto al suo ruolo naturale di Madre del Messia di Israele era necessario che compisse la purificazione nel Tempio, cosa che peraltro rientrava, al pari della presentazione del Bambino, nell'adempimento della legge mosaica.

Al quarto Mistero gaudioso si accompagna il <u>quarto Mistero doloroso</u>: la salita al Calvario di Nostro Signore caricato della croce. Esso illustra la via che, percorsa da Gesù, dovrà essere percorsa dai suoi fedeli. Il Messia che si presenta nel Tempio col quarto Mistero gaudioso, qui appare nella cru-

Il terzo Mistero della terza cinquina è la discesa dello Spirito Santo, che è il compimento in terra della missione salvifica di Nostro Signore, il quale invia lo Spirito Paraclito per realizzare in terra la continuità della Sua opera di Redenzione, fino alla fine del mondo.

In questo momento così particolare per il destino soprannaturale degli uomini, si trovano raccolti i tre elementi basilari della Chiesa: lo Spirito di Vita che regge e assiste la Chiesa, i dodici Apostoli che costituiscono la Tradizione della Chiesa, e la Vergine Maria che è la Madre e la custode della Chiesa. Al tempo stesso, la Vergine Maria, come Madre dei fedeli, rappresenta tutti i fedeli, nella sua duplice veste, attiva, di *auxilium christianorum*, e passiva, di nuova Eva che pronuncia per tutti il *Fiat mihi secundum verbum tuum*, dichiarazione di umiltà e di sottomissione alla volontà di Dio che dev'essere fatta propria da ogni vero fedele di Cristo.

La sequenza di questi tre Misteri racchiude tutta la storia della Redenzione: l'Epifania terrena del Creatore, il trionfo del Redentore, la perenne presenza del Salvatore.

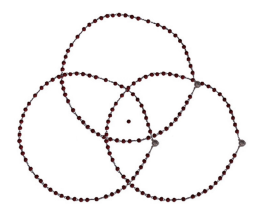
I rimanenti 12 Misteri accompagnano i primi 3 con una stessa sequenza consequenziale.

Il primo Mistero gaudioso, l'Annunciazione a Maria Santissima e la sua sottomissione alla volontà di Dio, si accompagna al primo Mistero doloroso, che ricorda la preghiera di Gesù nel Getsemani, in cui Nostro Signore ribadisce la sottomissione alla volontà del Padre; e si accompagna il primo Mistero glorioso, che ricorda la Resurrezione di Nostro Signore per espresso disegno e volontà del Padre.

Lungo questi tre Misteri si snoda la disposizione della Divina Provvidenza che vede, dispone e provvede e che richiede dai fedeli la loro totale disponibilità in vista della loro stessa resurrezione in Cristo.

Il secondo Mistero gaudioso, la visita di Maria Santissima a Sant'Elisabetta, è la prefigurazione dell'Epifania del Signore Gesù, che ancora solo in gestazione nel seno della Vergine si manifesta all'altro predestinato, in gestazione nel seno di Sant'Elisabetta: quel Giovanni che fin da prima della nascita si presenta così come il Precursore del Figlio di Dio incarnato.

versale; e questa unità è propria del Santo Rosario, sia per quanto abbiamo detto prima sia per quanto diremo nel seguito.



Se adesso si considera che la recita dell'intero Rosario è composta da tre corone, possiamo dedurne una nuova figura composta da tre cerchi che si intersecano. L'intersezione di questi tre cerchi realizza il simbolo della Santissima Trinità, con ognuno dei tre cerchi con un loro centro, come abbiamo visto prima, e riconducibili al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo; cerchi che sono quindi equivalenti e che insieme possono considerarsi retti da un nuovo centro che rappresenta l'unità e l'unicità della Santissima Trinità; tale centro lo si ritrova anch'esso presente sulla corona del Rosario ed è costituito dal Credo con cui si dà inizio alla recita del Rosario stesso e che a sua volta è di per sé il compendio della Fede.

Al pari del primo *Pater* che è posto fuori dalla corona di 54 grani e che dà inizio alla recita delle altre 54 preghiere, il *Credo* è anch'esso fuori dalla corona, ma dà inizio alla recita di tutto il Rosario, è per questo che riteniamo logico porlo al centro dei tre cerchi intrecciati di cui abbiamo appena detto.

Queste brevi considerazioni suggeriscono l'importanza della simbologia dell'intero Rosario costituito da 3 corone di 54 grani ciascuna, più i tre grani dei tre *Pater* iniziali. Questo permette di considerare che, essendo il totale di questi grani 165, usando sempre la medesima modalità, essi corrispondono al numero 12 (1+6+5), il quale è in tutta evidenza lo stesso numero degli Apostoli, e se ad esso si aggiunge al centro Nostro Signore, ecco che si ha un'altra corrispondenza simbolica col cerchio.

Il numero 165 si ottiene aggiungendo 150 (Ave) a 15 (Pater): 150 Ave omologhe ai 150 Salmi e 15 Pater omologhi ai 15 Misteri enunciati nel Rosario. Questi stessi numeri 150 e 15 sono poi chiaramente simili e riconducibili al numero 6 = 1+5, che è un altro numero base del cerchio, riscontrabile principalmente nell'angolo giro che lo realizza: 360 gradi = 60x6, anch'esso riconducibile al valore 9 = 3+6. Così che anche in questo caso si ritrova ancora la medesima corrispondenza.

Ora, ad una lettura superficiale di quanto abbiamo detto fin qui, si potrebbe avere l'impressione che queste considerazioni corrispondano ad un esercizio di "numerologia", e sappiamo quanto certe cose siano ostiche alla mentalità schematica di certi amici, ma una lettura appena ponderata permette di rendersi conto che si tratta del frutto dell'osservazione dei dati oggettivi che compongono la corona del Rosario, dati che noi abbiamo considerato sulla base delle conoscenze comuni del semplice fedele e come tali facilmente riscontrabili da tutti; e sono queste conoscenze comuni che suggeriscono le corrispondenze grafiche e numeriche che abbiamo indicato e non altrimenti.

## La struttura teologica

I 15 Misteri del Rosario rappresentano tutta la storia della Redenzione: dall'Incarnazione del Verbo alla nascita e alla permanenza della Chiesa. Essi iniziano con il Fiat mihi secundum verbum tuum della Santissima Vergine e si concludono con la sua apoteosi celeste accompagnata dalla gloria degli Angeli e dei Santi. Al tempo stesso essi presentano la venuta provvidenziale del Figlio di Dio, Redentor mundi e Salvator hominis: dalla Nascita all'Ascensione.

Nonostante l'apparente prevalenza della figura della Madre di Dio, la struttura dei quindici Misteri si regge prevalentemente su quella di Nostro Signore; e questo lo si coglie meglio considerando i 5 Misteri centrali (terzi) di ogni corona. Da notare che, essendo i Misteri distribuiti per 5, il terzo è il centro simbolico degli altri 4, tale da poter essere considerato il Mistero che regge gli altri.

### Il terzo Mistero della prima cinquina è la Nascita del Salvatore.

Questa avviene in una grotta, al buio, in cui l'unica luce è il Bambino Gesù, luce del mondo e anticipazione della luce celeste offerta agli uomini di buona volontà. Ha così inizio l'opera della Redenzione: con l'Epifania di Dio Bambino apparentemente indifeso e tuttavia già potentissimo nella Sua venuta. I simboli tipici della nascita del Salvatore sono rappresentati principalmente dai tre doni che portano i tre Re Magi: oro, incenso e mirra; disposti secondo una sequenza che va dalla terra al Cielo: oro, che è il simbolo della regalità terrena di Gesù; incenso, che è il simbolo del sacerdozio celeste di Gesù; e mirra che è il simbolo della vita eterna di Gesù.

Il terzo Mistero della seconda cinquina è l'incoronazione di spine di Nostro Signore Gesù Cristo. Essa rappresenta il trionfo terreno del Salvatore che, proprio nell'essere dileggiato, è presentato dai suoi stessi ignari persecutori come il Re per eccellenza, la cui corona è irta di indefiniti aculei che, mentre feriscono a sangue il suo capo, respingono da esso tutte le potenze avverse ed esprimono così la gloria intangibile del Figlio di Dio che vince e domina il mondo.

L'incoronazione di spine del terzo Mistero doloroso è la figurazione di Cristo Re, dominatore del Cielo e della terra, di Cristo Sacerdote unico Mediatore tra la terra e il Cielo, di Cristo glorioso creatore, reggitore e salvatore del mondo di qua e del mondo di là.